«Saboreai e vede
Como o senhor e bom”

1V Domingo do Advento (Ano A)
A Concepgdo Virginal de Jesus

Miguel Simoes

Saboreaievede.pt



Primeira Leitura: Isaias 7:10-14
Salmo: 24 (23), 1-2, 3-4, 5-6
Segunda Leitura: Romanos 1:1-7
Evangelho: Mateus 1:18-24

Neste IV Domingo do Advento, a Igreja apresenta-nos o anuncio do nascimento de
Jesus, como nos € relatado por Sdo Mateus. Diz assim:

“O nascimento de Jesus deu-se do seguinte modo: Maria, sua Mae, noiva de
José, antes de terem vivido em comum, encontrara-se gravida por virtude do
Espirito Santo. Mas José, seu esposo, que era justo e ndo queria difama-la,
resolveu repudia-la em segredo. Tinha ele assim pensado, quando lhe apareceu
num sonho o Anjo do Senhor, que lhe disse: «Jos€, filho de David, ndo temas
receber Maria, tua esposa, pois o que nela se gerou é fruto do Espirito Santo.
Ela dara a luz um Filho e tu por-Lhe-as o nome de Jesus, porque Ele salvara o
povo dos seus pecados». Tudo isto aconteceu para se cumprir o que o Senhor
anunciara por meio do Profeta, que diz: «A Virgem concebera e dara a luz um
Filho, que sera chamado ‘Emanuel’, que quer dizer ‘Deus connosco’s. Quando
despertou do sono, José fez como o Anjo do Senhor lhe ordenara e recebeu sua
esposa.”

Esta passagem contém muitos pormenores interessantes. Analisemos alguns.
Primeiro, detenhamo-nos no verisulo 18 “estando Maria, sua mae, desposada com José,
mas antes de coabitarem”. Se repararmos, estdao aqui em causa dois pontos temporais
distintos a servir de referéncia: i. “desposada com José€”, e ii. “antes de coabitarem”. Sao
Mateus refere-se aqui ao processo de casamento que os antigos judeus praticavam, que
era composto por duas fases. No judaismo antigo, um homem e uma mulher tornavam-se
legalmente casados através de um acto desponsorio. As vezes diz-se que Nossa Senhora
e Sao José estavam noivos, mas néao € verdade: o desponsorio era a entrada legal numa
alianca matrimonial, ou seja, uma vez desposados, ja eram, de jure, marido e mulher.
Todavia, o casamento sO era consumado quando passavam a viver juntos, a coabitarem,
como diz o Evangelho. O que significa, entdo, que se Maria tivesse ficado a espera de bebé
de outro homem, mesmo antes de coabitar com José, tal teria sido considerado adultério
- e ndo mera quebra de noivado. Habitualmente, o noivo, apos o desponsorio, preparava
a casa para receber a sua esposa, algo que Sdo José, sendo carpinteiro, poderia
obviamente fazer. Depois, ocorreria aquilo a que anacronicamente chamariamos de
“cerimonia do casamento”, que decorria ao longo de sete dias, culminando com a
procissao da noiva até a casa do noivo. SO entao seria o casamento consumado. Assim
sendo, a imagem que nos é apresentada é a de Nossa Senhora e Séo José ja casados (e ndao
noivos), porém sem viverem juntos, i.e., sem terem celebrado a festa final do casamento
com a sua consumacao.

Assim, conseguimos compreender melhor nédo so a gravidade da situacdo, bem como
a reaccao de Sao José no versiculo seguinte “José, seu esposo, que era um homem justo e
nao queria difama-la, resolveu deixa-la secretamente.” O que fica, entdo, sublinhado € a
concepcao virginal de Jesus: concebido no seio de Maria pelo poder do Espirito Santo.
Como o Anjo diz a José, quando este resolve deixar Maria: “Né@o temas receber Maria, tua
esposa’ —i.e., recebé-la em tua casa — “pois 0 que ela concebeu € obra do Espirito Santo”
(Mt 1:20).

Saboreaievede.pt



Logo de seguida, depois desta clara afirmacédo da concepcéao virginal de Nossa
Senhora, o Anjo acrescenta: “Ela dara a luz um filho, ao qual daras o nome de Jesus,
porque Ele salvara o povo dos seus pecados.” Aqui importa reparar que na lingua
aramaica — provavelmente falada pela maioria dos judeus no tempo do nascimento de
Jesus — o original da transliteracdo “Jesus” corresponde a Yeshua, que significa “Deus
salva” ou “o Senhor salva’. Ou seja, para além da revelacdo da concepcéao virginal do
Menino, recebemos igualmente a sua identidade: o Salvador.

Por fim, notemos ainda como Sdo Mateus sublinha que esta concepc¢ao virginal, esta
concepc¢ao milagrosa, sem precedentes, corresponde em verdade ao cumprimento de
uma das profecias do Antigo Testamento. O evangelista remete para Isaias 7:14, para a
profecia de uma virgem que concebera e dara a luz um filho cujo nome sera Emanuel, que
significa “Deus connosco” ou “Deus esta connosco”. Voltamos a ver a importéncia do
nome. Ndo € de estranhar, entdo, que seja esta a primeira leitura que a Igreja nos propoe.

Ora, de modo a compreender mais plenamente por que razao aponta Sao Mateus
para este texto, recuemos e olhemos para o mesmo no seu contexto. O cenario é o
seguinte: as dez tribos do Norte de Israel, frequentemente chamadas de Efraim ou
simplesmente Israel, aliaram-se ao império pagao da Siria, e ameacam atacar o Reino do
Sul, Juda. O rei do Sul, a época, € o rei Acaz, que esta obviamente cheio de medo e
inquietacdo sobre o que fazer perante esta crise. O profeta [saias — que vivia no século
VIII a.C., no tempo do rei Acaz - dirige-se a ele com uma mensagem de encorajamento da
parte do Senhor. No meio dessa mensagem, Isaias entrega um oraculo misterioso: o
anuncio de que uma virgem concebera e dara a luz um filho. Vejamos, entéo, a primeira
leitura deste Domingo (Is 7:10-14):

“Naqueles dias, o Senhor mandou ao rei Acaz a seguinte mensagem: «Pede um
sinal ao Senhor teu Deus, quer nas profundezas do abismo, quer la em cima nas
alturas». Acaz respondeu: «Ndo pedirei, ndo porei o Senhor a prova». Entao Isaias
disse: «Escutal, casa de David: Ndo vos basta que andeis a molestar os homens
para quererdes também molestar o meu Deus? Por isso, o proprio Senhor vos
dara um sinal: a virgem concebera e dara a luz um filho e o seu nome sera
Emanuel».”

A profecia termina aqui. Destaquemos alguns aspectos. Isaias diz ao rei Acaz: “ Pede
um sinal ao Senhor teu Deus, quer nas profundezas do abismo, quer la em cima nas
alturas” Acaz responde: “Ndo pedirei, ndo porei o Senhor a prova”. Ora, percebemos que
a resposta devia conter alguma falsa modéstia, pois Deus irrita-se e responde “Por isso, o
proprio Senhor vos dara um sinal: a virgem concebera e dara a luz um filho e o seu nome
sera Emanuel’.

Um outro aspecto, controverso, mas que importa ter como referéncia, € o hebraico
para “jovem”. O original diz almah. Ora, almah também pode aparecer traduzido como
“virgem”, uma vez que também possui esse sentido. Assim sendo, a controversidade do
versiculo prende-se precisamente com isto: em que sentido esta aqui a ser empregue
almah. Ou seja, sera virgem no sentido de uma mulher que nunca conheceu homem ou
apenas enquanto referéncia genérica a uma mulher jovem? A énfase esta na idade ou na
virgindade? Corresponde precisamente ao — muito raramente utilizado — termo portugés
“donzela”. O que donzela significa € uma jovem solteira que, por isso mesmo, ndo teve
relacoes conjugais. Quer dizer, trata-se de um conceito cumulativo: ela é jovem e é

Saboreaievede.pt



virgem. E isto que almah significa. Aqui, parece claro, contudo, que, apesar da traducéo
utilizada recorrer a “jovem”, o enfase esta na virgindade, dado que se diz de seguida que
esta a espera de bebé e ira dar a luz. Ora, como estamos a falar de um sinal que Deus ira
dar, s0 faz sentido que se trate de um milagre, i.e.,, ndo uma jovem dar a luz, mas sim uma
virgem. Note-se, ainda, novamente, a importéancia do hebraico no nome que Deus escolhe
para o bebé: Emanuel, que significa “Deus [esta] connosco”.

Se recuassemos e 1éssemos Isaias 7, 8 e 9 — algo que ndo cabe aqui fazer —,
encontrariamos razdes para pensar que, de certo modo, esta profecia teve um
cumprimento preliminar na figura do rei Ezequias, filho de Acaz. Durante o seu reinado, a
crise com a Siria e Efraim terminou, e o Senhor libertou o seu povo. Contudo, outros
elementos das profecias de Isaias 7, 8 e 9 parecem igualmente apontar para uma crianga
que vai muito além do que Ezequias alguma vez foi. Por exemplo, em Isaias 9 1é-se:
“Porquanto um menino nasceu para nos, um filho nos foi dado; tem a soberania sobre os
seus ombros, e o seu nome é: Conselheiro-Admiravel, Deus heroi, Pai-Eterno, Principe da
paz.” (Is 9:5). Ou seja, estamos diante de uma descricdo de uma figura que nédo parece
meramente humana, mas também divina: um rei tao grande que sera chamado
“Conselheiro-Admiravel, Deus heroi, Pai-Eterno, Principe da paz.” Portanto, embora se
possa compreender um cumprimento preliminar no rei Ezequias, o seu cumprimento
pleno encontra-se em Jesus. Por isso, afirma Sao Mateus que Isaias 7 — a concepcao
virginal — se cumpre verdadeiramente no nascimento do Menino, concebido pelo poder
do Espirito Santo e que €, de facto, literalmente “Deus connosco’. Esta € a Boa Nova que
Mateus anuncia no seu Evangelho: a Boa Nova ndo “apenas” do nascimento do Messias,
mas de Deus connosco. E isto que Bento X VI afirma no terceiro volume do seu livro
Jesus de Nazaré. Reconhece que ha aspectos desta profecia de Isaias que se podem
aplicar ao nascimento de Ezequias, no século VIII a.C., mas afirma também que a palavra
de Isaias é como “uma Palavra a espera” (1). Quer dizer, que esta a espera de alguém que
vira e que sera maior do que qualquer rei davidico, alguém que realizara esta concep¢ao
virginal milagrosa e que sera Deus connosco. Essa palavra permaneceu em espera até
que Jesus veio e a cumpriu no Novo Testamento.

Dito isto — e muito mais poderia ser dito, pois € um tema bastante complexo —,
espera-se que se compreenda melhor por que razao a Igreja coloca lado a lado a profecia
de [saias 7 e Mateus 1.

Para terminar, saliente-se, ainda, alguns pontos do Catecismo da Igreja Catolica que
se debrucam sobre a concepcao virginal de Nosso Senhor. Primeiro, sublinhar como a
concepcao virginal nos mostra que o nascimento de Jesus € um milagre, um mistério que
nao conseguimos compreender totalmente. O milagre de Deus, Deus do universo, que se
fez carne através da concepcao virginal, pela ac¢ao do Espirito Santo. Por isso, o
Catecismo ensina-nos que o nascimento de Jesus foi “uma obra divina que ultrapassa
toda a compreensdo e possibilidade humanas” (CIC 497). Ensina-nos, também, que este
facto € o cumprimento da profecia de Isaias, como ja exploramos: “A Igreja vé nisto o
cumprimento da promessa divina feita através do profeta Isaias: « Eis que a virgem
concebera e dara a luz um filho» (Is 7:14)” (CIC 497)

Um outro ponto que importa salientar, especialmente nos dias que correm, em que
se verificam correntes a questionar a narrativa do nascimento virginal como facto
historico e a interpreta-la como mitologia, € o ponto 498 onde a Igreja afirma claramente
que ndo se trata de uma lenda, construc¢do teologica ou mitologia paga. Ou seja, que nao
se trata de uma espécie de conto popular do qual se pretende tirar um sentido mais

Saboreaievede.pt



profundo, mas que néo teria necessariamente acontecido assim. E, antes, um milagre na
ordem da historia cujo “sentido [...] so € acessivel a fe.” (CIC 498) Se olharmos para os
escritos dos primeiros cristaos, os Padres da Igreja primitiva, veremos que, desde o
inicio, o testemunho da fé no nascimento virginal foi recebido com escarnio,
incompreensao e rejeicdo, tanto por judeus como por pagaos: “a fé na conceicdo virginal
de Jesus encontrou viva oposi¢do, troca ou incompreensado por parte dos ndo-crentes,
judeus e pagaos”. (CIC 498) Portanto, quando se ouve cépticos a afirmar: “Bem, os
primeiros cristaos acreditavam no nascimento virginal de Jesus porque eram muito
primitivos e crédulos, toda a gente acreditava nessas coisas naquela altura.”, sabemos
que, através destes primitivos escritos, nada poderia estar mais longe da verdade. De
facto, tanto os judeus antigos como 0s pagaos antigos rejeitavam o nascimento virginal
de Jesus como algo ridiculo, pois, como € evidente, também no séc. I se sabia
perfeitamente que as virgens nédo tém filhos. Sabiam que seria necessaria uma
intervencdo sobrenatural e milagrosa de Deus para que uma virgem concebesse um filho
no seu seio — que € precisamente o que a Igreja afirma, com base nas leituras que vimos
hoje.

A concepcdo virginal de Cristo ensina-nos, também, entre muitas outras coisas, que
Jesus ndo é apenas humano, nem apenas divino, mas antes verdadeiro, pleno, homem e
verdadeiro, pleno, Deus. A concepcao virginal revela que, na sua natureza divina, Jesus
tem apenas Deus como pai. Quer dizer, revela que Jesus é o verdadeiro Filho de Deus, o
filho natural de Deus. Claro que os baptizados também sao filhos de Deus, todavia nao
por natureza, mas por graca: filhos adoptivos. Jesus, porém, é filho natural de Deus
porque partilha da natureza divina do Pai. Ele € o Filho eterno de Deus, e a concepcdo
virginal revela-nos isto: Ele tem apenas Deus como Pai, e por isso é plenamente divino.
Todavia, a concepcdo virginal diz-nos igualmente que nasceu de uma mulher: de uma
virgem. Assim, recebe também a natureza humana de Maria, sua mée. Ele é naturalmente
Filho de sua Mae. Por outras palavras, Jesus é naturalmente Filho do Pai segundo a sua
natureza divina e € naturalmente Filho de Maria segundo a sua natureza humana. “A
natureza humana, que Ele assumiu, nunca O afastou do Pai [...] Naturalmente Filho do
seu Pai segundo a divindade, naturalmente Filho da sua Méae segundo a humanidade, mas
propriamente Filho de Deus nas suas duas naturezas.” (CIC 503)

(1) Bento XV, Jesus de Nazare: Prologo — A Inféancia de Jesus, Principia Editora, 2012,
p.46.

Texto baseado em Mass Readings Explained — Year A — 4" Sunday of Advent por Brant
Pitre

Saboreaievede.pt



